
﷽ 

Alles Lob gebührt Aḷḷāh, 

die religion ist der gute rat um Aḷḷāh Willen! 
im auth. Ḥadīṯ wird überliefert, prophet Muḥammad صلى الله عليه وسلم sagte: „die religion ist 
der gute rat …“ 
er صلى الله عليه وسلم definiert uns die religion als der aufrichtig gute rat unter den muslimen, 
wie im weiteren Ḥadīṯ assoziiert er صلى الله عليه وسلم Ḥaǧǧ zu arafah - Ḥaǧǧ ist arafah - 
genauso die religion ist der ratschlag! das bedeutet nicht, er صلى الله عليه وسلم reduziert die 
Ḥaǧǧ auf den tag von arafah oder die ganze religion auf den ratschlag, 
sondern er setzt damit ein zeichen dafür, wie wichtig diese letzten sind! er صلى الله عليه وسلم 
will und soll uns darauf aufmerksam machen, wie wichtig der gute rat in der 
gesamten religion genauso wie der tag von arafah in der gesamten Ḥaǧǧ ! 
der gute rat im Islām ist viel mehr als nur das gute zu gebieten und das 
verwerfliche zu verbieten. 
wenn der gute rat um Aḷḷāh willen unter den gläubigen vernachlässigt wird 
oder gar verschwindet, dann kommen die abweichungen sowohl im 
glauben als auch im verhalten! 
deshalb der gute rat im Islām ist eine grundsäule der gesunden isl. 
gesellschaft ( ummah ) und der wahren brüderlichkeit, wenn dies verloren 
geht, dann öffnet man eigenhändig die tore zur korruption, zur 
verdorbenheit, zum egoismus!!!  
Šayṭān triumphiert somit, menschen zu so bestimmen, egozentrisch und 
egoistisch zu werden. 
diese entwicklung, liebe geschwister, hat leider auch dazu geführt, den Islām 
als einzig wahre religion Aḷḷāh, so falsch und gedreht in vielen hinsichten den 
nicht-muslimen zu präsentieren! 
mit a. w. das heutige spotten und das herabwürdigen des Islām sind wir - 
muslime - zum teil auch daran schuld und mitverantwortlich! 

der prophet صلى الله عليه وسلم machte es deswegen klar, diese eigenschaft als ein pfeiler 
der wahren brüderlichkeit im sinne Aḷḷāh und Seinem propheten صلى الله عليه وسلم 
deswegen laut Ḥadīṯ das recht/pflicht eines jeden muslims dem nächsten 
gegenüber durch den guten rat!  
“…und wenn dich dein bruder nach einem rat fragt, dann gib ihm diesen”, 
Ibn Hajar sagte, als erklärung zu diesem Ḥadīṯ, der wahre gläubige ist wie ein 
spiegel für seinen gegenüber, wenn er ungereimtheiten ( bzw. fehler ) sieht 
oder feststellt, er möchte/solle sie dann ausbügeln!” 
dann wiederholt er صلى الله عليه وسلم dies dreifach, dann fragten die gefährten worum? 
er antwortete صلى الله عليه وسلم um Aḷḷāh zuliebe, um Qurʾān zuliebe, um propheten 
zuliebe, um die führung zuliebe und um jeden einzelnen zuliebe! 



Erklärung: 

* um Aḷḷāh willen bedeutet sich sowohl Aḷḷāh als seine gebote gänzlich zu 
unterwerfen, d.h. Aḷḷāh gehorchen in dem man seine pflichten nachgeht, 
alles schändliche vermeidet, Aḷḷāh gegenüber sich entsprechend verhält 
öffentlich und ins geheim! 
wie kann man sich vor menschen schämen und verstecken wenn er sündigt 
und vor Aḷḷāh nicht? 
als zweiter aspekt dafür keine andere götter neben Aḷḷāh nehmen oder 
anbeten; oder sonst irgendetwas um Hilfe bitten außer Aḷḷāh, und alles was 
man tut, soll reiner absicht sein, d.h. keine augendienerei!   

* um Qurʾān willen bedeutet dieses heilige buch zu ehren und regelmäßig 
drin zu lesen und daraus die zeichen Aḷḷāh zu erkennen und danach zu 
leben. niemals das buch Aḷḷāh bzw seine worte verlassen oder 
vernachlässigen ( Qurʾān bücher dienen heutzutage bei vielen familien 
leider nur als Dekor ) 
als guter rat auch dass wir uns anstrengen, und uns gegenseitig dran 
erinnern, dieses buch zu studieren, und an unsere kinder weiter zu geben, 
und sie so zu erziehen, liebe zu Aḷḷāh worte zu hegen, auswendig zu lernen 
und danach handeln und leben! 

* um des propheten willen heißt einfach diesen gepriesenen gesandten zu 
verehren, ihn zu lieben, und seine sunnah als einzige lebensweise zu 
nehmen, der ganzen welt von ihm und seinen taten und werken inkl. 
errungenschaften zu erzählen, besonders heutzutage, wo viele immer noch 
versuchen, ihn zu verleugnen und zu spotten, in den köpfen der menschen 
ein falsches bild von und über ihn malen zu lassen. wir alle sind somit 
verpflichtet, solchen taten und tätern entsprechend entgegenzutreten und 
-zuwirken, damit endlichmal die ganze welt die wahre größe dieses 
einzigartigen propheten und gesandten Aḷḷāh ( das siegel der propheten 
 erfährt und somit (er)kennt! die Liebe zu ihm, liebe geschwister, sollte ( صلى الله عليه وسلم
alles andere übertreffen, samt familie, kinder und die ganze menschheit 
allerdings ohne schmeichelei oder übertreibung! 

* um der herrscher der ummah zuliebe bedeutet den herrschern/instanzen 
bei der gerechtigkeit zu helfen, und bei dem gegenteil ( die 
ungerechtigkeit ) zu tadeln und kritisieren um Aḷḷāh willen und nicht einfach 
so zu kritisieren (…) und sie ständig dran erinnern, sie tragen größere 
verantwortung vor Aḷḷāh als herrscher/richter/imame/prediger …und diesen 
letzten nicht den hof machen, falsche handlungen bzw sünden klein- oder 
schönreden !!! die wahren gläubigen sind diejenigen, die den geraden 
weg einschlagen, und das gute gebieten und das schändliche und 



verwerfliche verbieten auch den herrschern gegenüber um Aḷḷāh willen 
selbstverständlich! ( die zwei extreme positionen verlassen oder 
verdonnern ) ( weder heuchler, noch extrem hardliner )  

* um jedes einzelnen muslim zuliebe bedeutet ahl al sunnah wie schon mal 
beschrieben wie ein einziges mauerwerk, d.h. geben sich gegenseitig den 
guten rat, gehen sie barmherzig miteinander um um Aḷḷāh zuliebe/willen, 
jeder liebt jeden um Aḷḷāh willen … über diese gruppe sagt Aḷḷāh جل جلاله im 
heiligen Qurʾān :“ Die gläubigen Männer und Frauen sind einer des anderen 
Beschützer. Sie gebieten das Rechte und verbieten das Verwerfliche, 
verrichten das Gebet und entrichten die Abgabe und gehorchen Allah und 
Seinem Gesandten. Sie sind es, derer Allah Sich erbarmen wird. Gewiß, 
Allah ist Allmächtig und Allweise.“ Attawba, 71  
 
deswegen lieber bruder, liebe schwester, sei aufrichtig auf diesem weg wie 
alle propheten dies taten, und zwar ehrliche ratgeber deinem gegenüber 
um Aḷḷāh willen zu sein!… jeder gesandter sagte seinem volke das gleiche - 
Ich übermittele euch die Botschaften meines Herrn, und ich bin für euch ein 
vertrauenswürdiger Ratgeber. 7/68 - dieses verhalten liebe geschwister ist 
eine pflicht eines jeden muslim, allerdings in horizontaler form auszuführen 
und nicht von oben herab den rat zu geben, als wäre der ratgeber fehler- 
oder sündenfrei - Omar Alfarūk möge Aḷḷāh mit ihm zufrieden sein, als 
jemand, dem wurde das paradies zugesprochen, sagte eines tages bzgl. 
des guten rates „ von euch ist nichts gutes zu erwarten, wenn ihr ihn nicht 
gebt oder sagt, und von uns ist genauso nichts gutes zu erwarten, wenn wir 
ihn nicht annehmen“ zum schluß erinnern wir uns, dass der aufrichtig gute 
rat wenn man ihn in den mund nimmt oder abgibt, soll reines herzens sein, 
rein um Aḷḷāh willen, weder um sich anderen gegenüber zu profilieren, noch 
andere bloß zu stellen … 

w’alḥamdulillāh  
-Ende-


